



# الشَّهِير

(١)



الإصدار الأول  
١٤٤٠ هـ - ٢٠١٩ م





# التفسير

(١)

إعداد مجموعة زاد

الإصدار الأول

٢٠١٩ - هـ ١٤٤٠ م



العنكبوت  
Obékon



Twitter: [obeikanpub](https://twitter.com/obeikanpub) Facebook: [obeikan.reader](https://www.facebook.com/obeikan.reader)

للحصول على كتبنا الورقية



للحصول على كتبنا الصوتية



للحصول على كتبنا الإلكترونية



١٤٣٩هـ مجموعـة زـاد للـنشر

فـهرـسـة مـكـتبـة الـمـلـك فـهـد الـوطـنـيـة أـثـنـاءـ النـشـر

الفـرقـيـقـ الـعـلـمـيـ فيـ مـجـمـوـعـة زـادـ

التـفـسـيـرـ.ـ الفـرقـيـقـ الـعـلـمـيـ فيـ مـجـمـوـعـة زـادـ.ـ الـرـيـاضـ،ـ ١٤٣٩هـ

٢٧.٥×٢١ سم ٨٤ صـ

رـدـمـكـ:ـ ٩٧٨ـ٦٠٣ـ٨٢٣٤ـ٢٢ـ٨ (ـمـجـمـوـعـةـ)

٩٧٨ـ٦٠٣ـ٨٢٣٤ـ٢٢ـ٥ (ـجـ)

١ـ الـقـرـآنـ تـفـسـيـرـ ٢ـ الـقـرـآنـ تـفـسـيـرـ تـارـيـخـ

٢ـ الـقـرـآنـ تـفـسـيـرـ الـحـدـيـثـ أـ.ـ العنـوانـ

١٤٣٩/٤٢٥٨

دـيـوـيـ:ـ ٢٢٧

### حقوق الطباعة محفوظة



المـلـكـةـ الـعـرـبـيـةـ السـعـوـدـيـةـ جـدـةـ

حيـ الشـاطـئـ بـيـوـتـاتـ الـأـعـمـالـ مـكـتبـ

١٦ مـوـبـاـيـلـ:ـ +٩٦٦ ٥٤ ٤٤ ٦٤٣٢،ـ هـاتـفـ:ـ +٩٦٦ ١٢ ٦٩٢٩٢٤٢

صـ.ـبـ:ـ ٢١٣٥٢ جـدـةـ ١٢٦٣٧١

[www.zadgroup.net](http://www.zadgroup.net)

### الإصدار الأول

الطبعة الأولى: ١٤٤٠هـ/٢٠١٩م

### توزيع العـبـيـكـنـ

المـلـكـةـ الـعـرـبـيـةـ السـعـوـدـيـةـ الـرـيـاضـ

طـرـيـقـ الـمـلـكـ فـهـدـ مـقـابـلـ بـرـجـ الـمـلـكـ

هـاتـفـ:ـ +٩٦٦ ١١ ٤٨٠٨٦٥٤،ـ فـاـكـسـ:ـ +٩٦٦ ١١ ٤٨٠٨٠٩٥

صـ.ـبـ:ـ ١١٥١٧ ١٦٧٦٢٢ الـرـيـاضـ

[www.obeikanretail.com](http://www.obeikanretail.com)

جميع الحقوق محفوظة. ولا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو نقله في أي شكل أو واسطة، سواءً أكانت إلكترونية أو ميكانيكية، بما في ذلك التصوير بالنسخ (فوتوكوبي)، أو التسجيل، أو التخزين والاسترجاع، دون إذن خطى من الناشر.





## كلمة الناشر

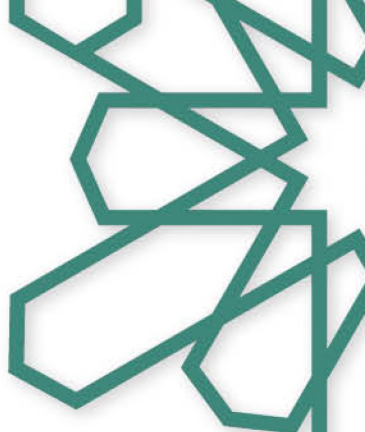
الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد.

فإن العلم الشرعي من أهم الضرورات التي يحتاجها المسلم في حياته، وتحتاجها الأمة كلها في مسیرتها الحضارية؛ لذا جاءت النصوص الشرعية في الإعلاء من شأنه و شأن حامليه، قال تعالى: **﴿شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأَفْلَوْا عَلَيْهِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْعَكِيرُ﴾** [آل عمران: ١٨] قال الشوكاني رحمه الله: «المراد بأولي العلم هنا علماء الكتاب والسنة»، وقال تعالى: **﴿وَقُلْ رَبِّ رِزْقِيْ عَلَيْهِ﴾** [طه: ١١٤]، وفي الحديث: «من سلك طريقاً يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقاً إلى الجنة» رواه مسلم.

وتأتي هذه السلسلة العلمية خدمة للمجتمع، بهدف إيصال العلم الشرعي إلى الناس بشتى الطرق، وتيسير سبله، وتقريره للراغبين فيه، ونرجو أن تكون رافدة ومعينة للبرامج العلمية والقراءة الذاتية وعوناً لمن يتغى التزود من العلم والثقافة الشرعية، سعياً لتحقيق المقصود الأساس الذي هو نشر وترسيخ العلم الشرعي الرصين، المبني على أساس علمية صحيحة، وفق معتقد سليم، قائم على كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، بشكل عصري ميسّر، فنسأل الله تعالى للجميع العلم النافع والعمل الصالح والتوفيق والسداد والأخلاق.

\*\*\*







١

# مدخل



التعريف بعلم التفسير

استمداد علم التفسير

نشأة علم التفسير

كتب علم التفسير

مناهج وطرق المفسرين

# التعريف بعلم التفسير

## تعريف التفسير لغة:

يطلق التفسير ويراد به: الإيضاح والتبيين، وهو مأخوذ من الفسر، أي: الإبادة والكشف. قال في القاموس: «الفسر: الإبادة وكشف المغطى». يقال: «أسفرَ الصبح إذا أضاء». ومنه قوله تعالى: ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ إِلَّا يُمَثِّلُونَكَ بِالْحَقِّ وَلَهُنَّ تَفْسِيرًا﴾ [الفرقان: ٣٣].

## تعريف التفسير اصطلاحاً:

بيان كلام الله.

أو: علم يُعرف به فهم كتاب الله، وبيان معانيه، واستخراج أحكامه وحكمه.

ومن أسماء التفسير: التأويل، مأخوذ من الأول وهو الرجوع.

قال في القاموس: آل إليه أولاً ومالاً: رجع، وآل عنه: ارتد، يقال: أَوَّلَ الْكَلَامَ تَأْوِيلًا وَتَأْوِيلَهُ دَبَرَهُ وَفَسَرَهُ.

فيقال: أَوَّلُ الْآيَةَ، أي: فسرها، وبين معناها.

ومنه قول النبي ﷺ في ابن عباس رضي الله عنهما يدعوه له:

«اللَّهُمَّ فَقِهْهُ فِي الدِّينِ، وَعَلِمْهُ التَّأْوِيلَ» أي: التفسير، فكان رجلاً حبر الأمة وترجمان القرآن. أخرجه البخاري ومسلم.

## نشاط

1 عرّف التفسير لغة واصطلاحاً، مبينا الفرق بينه وبين التأويل.

2 من واقع قراءاتك ما هو التأويل المذموم؟

## استمداد علم التفسير

يستمد علم التفسير من الآتي:

علم أصول الفقه

١

علم القراءات

٢

أسباب النزول

٣

الناسخ والمنسوخ

٤

القرآن

١

السنة

٢

آثار الصحابة رَحْمَةً لِّلَّهِ عَنْهُمْ

٣

علم اللغة  
والنحو والصرف

٤

علم البيان

٥

### نشاط

اذكر إجمالاً ما يستمد منه علم التفسير.

١

كيف تستفيد من علم القراءات في علم التفسير؟

٢

# نشأة علم التفسير



## مَرْعِيَّ علم التفسير بمراحل خمسة، وهي :



### أولاً: تفسير القرآن بالقرآن :

ارتبط علم التفسير بالضرورة بالقرآن الكريم، فنشأ مع نزوله، فكان منه ما هو مفصل واضح، ومنه ما هو مجمل يحتاج إلى بيان، فتفسرها كلمات بعدها.

كقوله تعالى: ﴿الْقَارِعَةُ ۖ مَا الْقَارِعَةُ ۖ ۚ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ ۖ ۚ﴾، ثم قال: ﴿يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاسِ الْمَبْثُوثِ ۖ ۚ﴾ [القارعة: ١ - ٤].

ومثل قوله تعالى ﴿إِنَّ الْإِنْسَنَ خُلِقَ هَلُوْعًا ۖ ۚ إِذَا مَسَهُ الشَّرُّ جُزُوعًا ۖ ۚ وَإِذَا مَسَهُ الْخَيْرُ مَنْتُوعًا ۖ ۚ﴾ [المعارج: ١٩ - ٢١]، ففسر لفظة «هلوعا» بما بعدها.

وببيان القرآن الكريم بعضه بعضًا هو أول طرق التفسير، وله أمثلة كثيرة في كتاب الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .

## ثانياً: تفسير النبي ﷺ :

كان النبي ﷺ يفسر ما نزل مجملأ من كتاب الله، ويقيّد مطلقه، ويخصص عمومه، كما في قوله تعالى: **«وَأَقِمُوا الصَّلَاةَ وَءَاوُا أَلْزَكَوْا»** [النساء: ٧٧] فهذه آية مجملة، فسّرها النبي ﷺ، وبين الصلوات الخمسة، وهيئة الصلاة وعدد الركعات، حتى قال ﷺ: **«صَلُّوا كَمَا رأَيْتُمُونِي أُصْلِّي»** أخرجه البخاري.

وفسّر النبي ﷺ الزيادة في قوله تعالى: **«لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةً»** [يونس: ٢٦] بأنه النظر إلى وجه الله الكريم، كما أخرجه مسلم.

### نشاط

١

اذكر تفسيرا للقرآن بالقرآن، والقرآن بالسنة غير ما ذكر.

٢

اختلف أهل العلم في النظر لوجه الله يوم القيمة، اذكر طرفاً من ذلك.

### ثالثاً: تفسير الصحابة رضوا الله عنهم :

من أعظم التفاسير تفسير الصحابة رضوا الله عنهم، وكان منه جهم البداء أولاً بتفسير القرآن بالقرآن، ثم بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم بالنظر في غير ذلك، كبيان أسباب النزول ونحوه، وكانوا يفسرونها باجتهاد منهم، أو بما يدل عليه اللفظ في كلام العرب وبيانه.

كما في قول الله سبحانه: ﴿أَوْ لَمْسُمُ الْنِسَاءَ﴾ [النساء: ٤٣] فقد نقل ابن كثير في تفسيره عن ابن عباس قال: الجماع.

ومن ابن عباس رضوا الله عنهما في قوله تعالى: ﴿يَعْلَمُ السَّرَّ وَأَخْفَى﴾ [طه: ٧] قال: السر: ما عملته أنت، وأخفي: ما قذف الله في قلبك مما لم تعمله.

قال ابن مسعود رضوا الله عنهما في قوله تعالى: ﴿حَقَّ إِذَا فُزِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ﴾ [سبأ: ٢٣] «إذا حدث أمر عند ذي العرش سمع من دونه من الملائكة صوتاً كجر السلسلة على الصفا فيُغشى عليهم، فإذا ذهب الفزع عن قلوبهم تnadوا: ﴿مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ﴾ [سبأ: ٢٣]؟ قال: فيقول من شاء: «قال الحق وهو العلي الكبير».

## ٤

## رابعاً: تفسير التابعين :

ثم تلقى التابعون هذا العلم عن أصحاب رسول الله ﷺ، ففسروه على نحو تفسير الصحابة، كما في قوله تعالى: **﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَأَنْبَعُوهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ يَأْمَنُنَّ لَهُنَّا بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَمَا أَنَّهُم مِّنْ عَمَلِهِمْ مِّنْ شَيْءٍ﴾** [الطور: ٢١]. قال سعيد بن جبير رحمه الله: «أي: الحق الله تعالى الذريّة بآبائهم في الدرجات، مع استحقاقهم دون درجات الآباء في الجنة، تكريماً للأباء وفضلاً منه سبحانه»، فقد استفاده من ابن عباس رضي الله عنهما في قوله: «إن الله ليرفع ذرية المؤمن في درجته، وإن كانوا دونه في العمل، لتقرّ بهم عينه».

## نشاط

١ من واقع قراءاتك الخارجية اذكر نماذج من تفسير الصحابة والتابعين.

٢ ماذا تستفيد من قوله تعالى: **﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَأَنْبَعُوهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ يَأْمَنُنَّ﴾**؟

## ٥

## خامساً: تفسير العلماء :

ودرج العلماء على النهج السابق، يفسرون كتاب الله تعالى من خلال القرآن والسنة وأقوال الصحابة والتابعين، فإن لم يجدوا شيئاً من ذلك، فسروه بالنظر في اللغة ومعانيها.

وأكثر ما وصلنا من كتب التفسير على هذا النحو، فدونوا تفاسيرهم في كتب خاصة به، جمعوا فيها ما روي عن الرسول ﷺ والصحابة والتابعين، وما اجتهدوا فيه بأنفسهم.

ولقد اشتهر في تفسير كتاب الله عدد كبير من العلماء، منهم:

- محمد بن جرير الطبرى .
- الحسين بن مسعود البغوى .
- محمد بن أحمد القرطبي .
- ابن أبي حاتم .
- إسماعيل بن عمر بن كثير .
- جلال الدين بن أبي بكر السيوطي .
- محمد بن علي الشوكاني .

### نشاط

اذكر إجمالاً طرق التفسير.

١

كيف كان العلماء يفسرون القرآن، وهل يمكن التفسير بالرأي؟ اكتب مقالاً في ذلك.

٢



## كتب التفسير

جامع البيان

تفسير القرآن العظيم

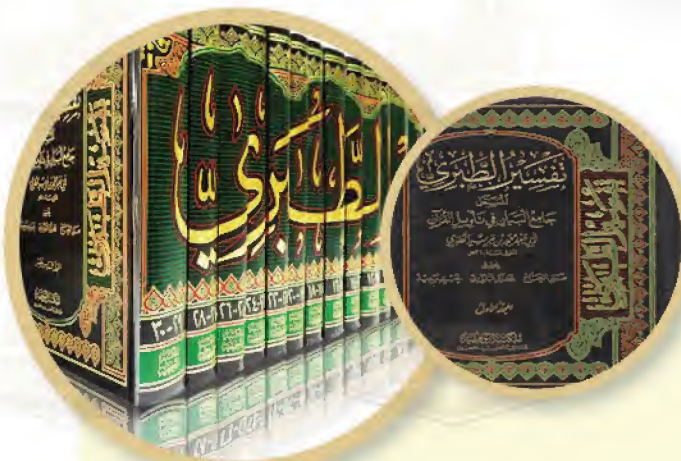
معالم التنزيل

الدر المنتور في التفسير بالتأثير

الجامع لأحكام القرآن

فتح القدير

## جامع البيان في تأویل القرآن



• مؤلفه: شيخ المفسرين  
أبي جعفر محمد بن جرير  
الطبرى.

• ت ٤٣٠ هـ

وهذا التفسير من أعظم التفاسير بالماهور وأجلّها وأرفعها قدرًا.

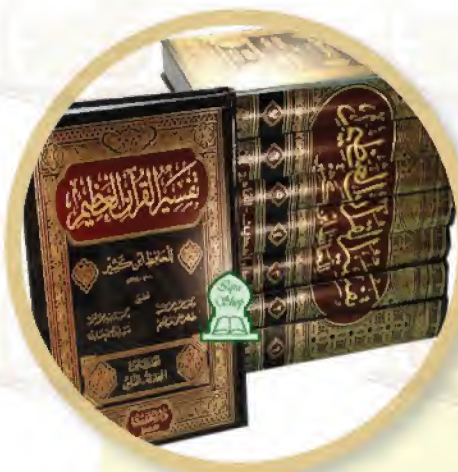
ذكر فيه ما روي في التفسير عن النبي ﷺ والصحابة والتابعين وأتباعهم.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «وأما التفاسير التي في أيدي الناس فأصحها تفسير ابن جرير الطبرى، فإنه يذكر مقالات السلف بالأسانيد الثابتة وليس فيه بدعة ولا ينفل عن المتهمين».

لكن يؤخذ على هذا التفسير الجليل:

إتائه بأخبار إسرائيلية كثيرة عن كعب الأحبار ووهب بن منبه وابن جريج والسدى وغيرهم.

## تفسير القرآن العظيم



• مؤلفه: عماد الدين أبي الفداء  
إسماعيل بن عمر بن كثير.

• ت 774هـ

هذا التفسير من أشهر ما دُون في التفسير بالتأثر، ويأتي في المرتبة الثانية من كتاب ابن جرير الطبرى، وقد اهتم فيه مؤلفه بالرواية عن مفسري السلف.

ويميز هذا التفسير: تنبئه مؤلفه على المتأثر من منكرات الإسرائيليات، ونقده أسانيدها ومتونها، وتحذيره منها إجمالاً وتعيناً.

### نشاط

ذكر بعض أهل العلم على تفسير ابن جرير بعض الملاحظات، اذكرها.

أُجرِ مقارنةً بين تفسيري ابن جرير وابن كثير رحمه الله.

١

٢

## معالم التنزيل



• مؤلفه: الحسين بن مسعود بن محمد المعروف بالفراء البغوي.

• ت ٥١٦ هـ

سئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عن أقرب التفاسير للكتاب والسنّة؟  
الزمخشري؟  
أم القرطبي؟  
أم البغوي؟

فقال في فتاواه: «وأما التفاسير الثلاثة المسئول عنها فأسلمُها من البدعة والأحاديث الضعيفة: البغوي، لكنه مختصر من تفسير الثعلبي، وحذف منه الأحاديث الموضوعة والبدع التي فيه، وحذف أشياء غير ذلك». اهـ

فهذا التفسير يعد اختصاراً لتفسير الثعلبي، غير أن مؤلفه جنبه الأحاديث الموضوعة والإسرايليات.

## الجامع لأحكام القرآن



• مؤلفه: محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح القرطبي

• ت ١٧١ هـ

يمتاز القرطبي في تفسيره: بعدم تعصبه لمذهب فقهي معين، خاصة ما يتعلق بالمذهب المالكي، فتجده في بعض المسائل يسوق رأي الإمام مالك ثم يرجح غيره مما دل عليه الدليل.

ومنهجه رحمة الله أنه يسوق مقطعاً قرآنياً، ثم يقوم بتفسير المقطع في صورة جملة من المسائل، قد تكون كثيرة جدًا، ثم يذكر في كل مسألة ما فيها من أحكام مُسْتَدَلًا بالأية نفسها، ويسعى علمه يذكر الخلاف الفقهي، أو سبباً من أسباب النزول أو ما ذكر من تفاسير غريبة للأية، ونحوه.

### نشاط

1 بَيْنَ مَنْهَجِ الْقَرْطَبِيِّ فِي تَفْسِيرِهِ، وَأَجْرِ مَقَارِنَةٍ بَيْنَهُ وَبَيْنَ مَنْهَجِ ابْنِ جَرِيرٍ الطَّبَرِيِّ وَمَنْهَجِ الْبَغْوَىِ.

## الدر المنشور في التفسير بالمؤثر



• مؤلفه: جلال الدين  
ابن أبي بكر بن محمد  
السيوطى

• ت ٩١١ هـ

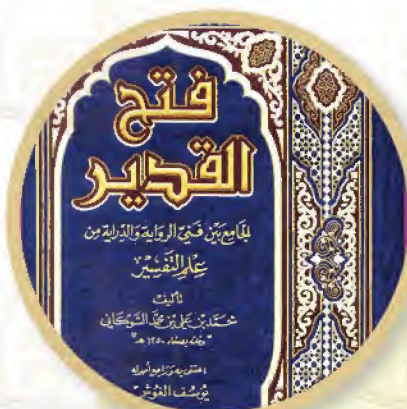
الغالب على السيوطي في منهجه في هذا التفسير سرد الروايات عن السلف دون تعقيب عليها، بدون تصحيح أو تعديل أو (تبنيه) على ضعف الرواية، إلا نادراً، وأكثر ما يستند إليه مرويات الإمام البخاري ومسلم وأحمد والنسائي والترمذى وأبي داود والدارمى وغيرهم.

### نشاط

١ اكتب نبذة عن تفسير البغوي والسيوطى، مقارناً بينهما.

٢ ما أبرز ما تراه على تفسير الدر المنشور؟

## فتح القدير



• **مؤلفه: محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني**

• **ت ١٢٥٠هـ**

منهج المؤلف في هذا التفسير ذكر ما في تفسير الآية من جهة اللغة والفصيح ونحوه، ثم يعرب ما يحتاج إلى إعراب إن كان له أثر في المعنى، مع ذكر أي قراءة في الآية، ثم الخوض في الخلاف الفقهي أحياناً، مع مناقشة الأدلة والترجيح.

لذا فقد جمع في تفسيره بين الرواية عن السلف والدرایة بالنظر في الأدلة والمناقشة والترجح.

### نشاط

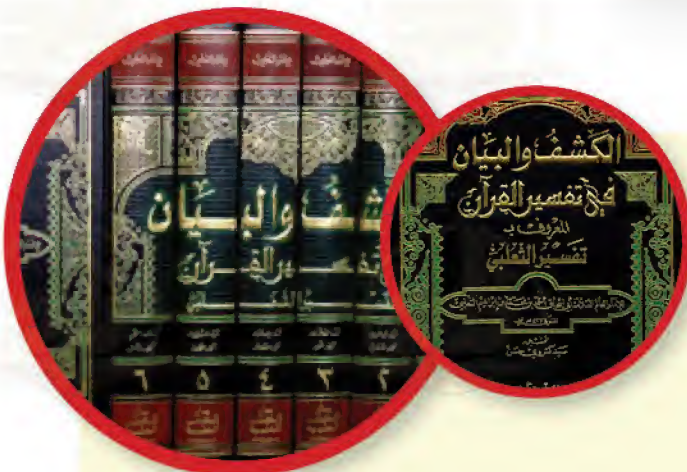
1 من خلال قراءة خارجية، اكتب نبذة عن كتاب فتح القدير في التفسير، فيما لا يزيد على سطرين.

2 من واقع ما درست، ما أهم كتب التفسير، وما أهم ما يميز كُلّاً منها؟

## تفسير يجب التنبيه لها:

هناك جملة من كتب التفسير، التي لا يمكن لكل أحد أن يقرأها، سيما المبتدئون من طلبة العلم، فقد يرث البعض بسبب محتواها زلاً كبيراً، خاصة في العقيدة، ومنها:

### الكشف والبيان عن تفسير القرآن



- مؤلفه: أبي إسحاق  
أحمد بن محمد بن  
إبراهيم الثعلبي
- ت ٤٢٧ هـ

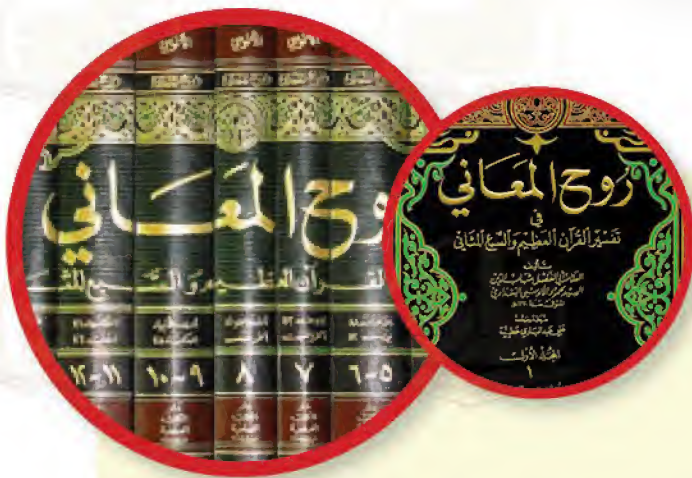
يلاحظ على هذا التفسير:

- الإكثار من ذكر الإسرائييليات، دون تعقيب، مع ذكره لقصص إسرائيلية غريبة.
- الاغترار بالأحاديث الموضوعة في فضائل السور -سورة سورة- فروي في نهاية كل سورة حديثاً في فضائلها منسوباً إلى أبي بن كعب.
- الاغترار بكثير من الأحاديث الموضوعة على ألسنة الشيعة دون الإشارة إلى كونها موضوعة مكذوبة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مقدمته في أصول التفسير:

«والثعلبي هو في نفسه كان فيه خيراً ودين، وكان حاطباً ليلٍ، ينقل ما وجد في كتب التفسير من صحيح وضعيفٍ وموضوعٍ».

## روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني



لمؤلفه: أبي الثناء شهاب  
الدين السيد محمود أفندي  
الألوسي  
ت ١٢٧٠هـ

وهو تفسير كبير، من يطلع عليه يجد نفسه أمام موسوعة تفسيرية كبيرة،  
جمع فيه المؤلف أقوالاً في التفسير كثيرة، كما أنه رجع إلى جملة كبيرة من التفاسير، منها  
تفسير أبي السعود، والبيضاوي وتفسير الفخر الرازي، كما نقل عن تفسير ابن عطية وأبي  
حيان والزمخشري وأبن كثير، وغيرهم.

**فائدة إثرائية** لكن يعيب هذا التفسير: اهتمامه بالتفسير الإشاري الصوفي، فإذا انتهى من التفسير  
الظاهر تكلم عن التفسير الباطن، فينقل فيه كلام الصوفية، كالجندى وابن عطاء وأبي  
العباس المرسي، وهي تفاسير شاذة بعيدة عن الحق.



### نشاط

اكتب مختصرا فيما أَخِذَ على تفسير الثعلبي.

ماذا تعرف عن التفسير الإشاري، وما واجه ذمّه؟

١

٢

# مناهج التفسير

## التفسير بالتأثر

تفسير القرآن بالسنة

تفسير التابعين

تفسير القرآن بالقرآن

تفسير الصحابة رضي الله عنهم

## التفسير بالرأي

التفسير بالرأي  
المحمود

التفسير بالرأي  
المذموم

## تكاد تحصر مناهج المفسرين بعد الاستقراء في منهجين:

### الأول: التفسير بالتأثر

وهو أن يقتصر المفسّر على ما ورد في تفسير الآية من الآثار عن النبي ﷺ أو عن الصحابة والتابعين، بحيث تنقل بلا زيادة عليها، إلا الزيادة اللغوية أو التوفيق بين الأقوال أو الجمع بينها من الآثار الواردة في معنى الآية، مبتعدين عن الاستبatement والاستنتاج ما أمكنهم.

وله أربعة أقسام، وقد تقدّم ذكرها في النشأة، وهي على سبيل الإجمال:

الأول: تفسير القرآن بالقرآن.

الثاني: تفسير القرآن بالسنة.

الثالث: تفسير الصحابة رضي الله عنهم.

الرابع: تفسير التابعين.

### وأشهر كتب التفسير بالتأثر:

- ١ جامع البيان في تأویل القرآن، لابن جریر الطبری.
- ٢ معالم التنزيل للبغوي.
- ٣ تفسیر القرآن العظیم لابن کثیر.
- ٤ الدر المثور في التفسير بالتأثر للسيوطی.

## الثاني: التفسير بالرأي: (بالدرائية):

هو ما اعتمد المفسر فيه على الاجتهاد والاستنباط المستند على الأصول الشرعية واللغوية.

ويجوز التفسير بالرأي: لمن كان عالما باللغة العربية والنحو والصرف والبلاغة وناسخ القرآن ومنسوخه وأسباب النزول والسنة صحيحها وضعيفها وأصول الفقه.

ويحرم التفسير بالرأي: لمن لا تتوفر فيه الشروط السابقة.

## وهو نوعان:

### الأول: الرأي المذموم:

وهو ما كان باعه الهوى المحسن، أو كون قائله لا يصدر فيه عن علم ولا دراية، وهذا أمر لا يجوز الإقدام عليه في كافة العلوم الدينية مطلقا، قال الله تبارأ وتعالى: ﴿وَلَا تَقْرُفْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا﴾ [الإسراء: ٣٦]، وقال أيضا: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَمَ رِبِّ الْفَوْحَشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمُ وَالْبَغْيُ يُعَذِّبُ الْحَقَّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنْزِلْ بِهِ سُلْطَنَةً وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ٣٣].

## الثاني: الرأي المحمود:

هو ما كان مستنده الأصول العلمية من اللغة والشرع، وفق ضوابط دقيقة واضحة، وهو منهج جيد.

ودليل جواز إعمال الرأي المحمود: هو مفهوم الآيات السابقة وغيرها من أدلة النهي عن الرأي المذموم؛ لأنها كلها تدل على أن القول بغير علم لا يجوز، ومفهومه أن القول بعلم يجوز.

## وأشهر كتب التفسير بالرأي:

- ١ مفاتيح الغيب، للفخر الرازي.
- ٢ إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، لأبي السعود.
- ٣ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى، للألوسي.

## نشاط

١

من خلال خريطة ذهنية، بين مناهج التفسير.

٢

اذكر أمثلة لمصنفات في التفسير بالرأي والتفسير بالأثر.

٣

هل يمكن أن يكون التفسير بالرأي محموداً؟ وجّه ما تقول مستعيناً في ذلك بمصادر أخرى.



سورة  
الفاتحة

## سورة الفاتحة:

أخرج البخاري أن النبي ﷺ قال لأبي سعيد بن المعلى ﷺ: «الأعلمتك سورة هي أعظم السور في القرآن. قال: ﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْكَلٰمِ﴾ هي السبع المثاني والقرآن العظيم الذي أورثته».

### فضلها



الحمد، والسبع المثاني، وأم الكتاب، وأم القرآن؛ لأن معاني القرآن العظيم ترجع إليها. وأشهر أسمائها الفاتحة.

### أسماؤها

- إثبات اسمين من أسماء الله تعالى، وبيان أن ربيبيته عزوجل مبنية على رحمته الواسعة.
- إثبات الملك المطلق لله تعالى يوم القيمة.
- موعظة العباد بذكر يوم القيمة؛ ليعمل العبد بما ينفعه في ذلك اليوم.

### أهم فوائدها

- الثناء على الله عزوجل.
- اتصافه سُبْحَانَهُ رَبُّ الْرَّحْمَةِ وَالْمَلِكِ.
- إفراده بالعبادة والاستعانة.
- طلب الهدى من الله تبارك وتعالى للصراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم.

### أهم موضوعاتها

## سورة الفاتحة مكيةٌ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۝ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ الرَّحْمَنِ  
الرَّحِيمِ ۝ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ۝ إِلَيْكَ نَفْعُدُ وَإِلَيْكَ نَسْتَعِنُ ۝  
أَهْدَنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ۝ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرَ الْمَغْضُوبِ  
عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ۝ ۝

[الفاتحة]

تسمى سورة الفاتحة: بالحمد، والسبع المثاني، وأم الكتاب، وأم القرآن؛ لأن معاني القرآن العظيم ترجع إليها.

وأشهر أسمائها الفاتحة.

قيل: سميت بذلك: لأن القرآن افتتح بها.

أو لأن الفاتحة أول شيء نزل من القرآن.

وقيل: «بِسْمِهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ».

وقيل: «أَفَرَا يَأْتِي رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ» وهذا هو الصحيح.



### وقد ورد في فضلها جملة من الأحاديث الصحيحة:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: يَنَمَا جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَاعِدٌ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَمِعَ نَقِيضاً مِنْ فَوْقِهِ فَرَفَعَ رَأْسَهُ، فَقَالَ: «هَذَا بَابُ مِنَ السَّمَاءِ فُتَحَ الْيَوْمَ لَمْ يُفْتَحْ قَطُّ إِلَّا الْيَوْمَ، فَنَزَلَ مِنْهُ مَلَكٌ، فَقَالَ: هَذَا مَلَكٌ نَزَلَ إِلَى الْأَرْضِ لَمْ يَنْزِلْ إِلَّا الْيَوْمَ فَسَلَّمَ، وَقَالَ: أَبْشِرْ بُنُورَيْنِ أُوْتِيَتُهُمَا لَمْ يُؤْتَهُمَا نَبِيٌّ قَبْلَكَ فَاتِحَةُ الْكِتَابِ، وَخَوَاتِيمُ سُورَةِ الْبَقَرَةِ لَنْ تَقْرَأْ بِحَرْفٍ مِنْهُمَا إِلَّا أُعْطِيَتُهُ». أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ.

وأخرج البخاري أن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال لأبي سعيد بن المعلى رضي الله عنهما: «لأَعْلَمَنَكَ سُورَةً هِيَ أَعْظَمُ السُّورِ فِي الْقُرْآنِ .. قَالَ: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ هِيَ السَّبْعُ الْمَثَانِي وَالْقُرْآنُ الْعَظِيمُ الَّذِي أُوْتِيَتُهُ».

وعن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنهما أنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: وَقَرَأَ عَلَيْهِ أُبْيُ رضي الله عنهما أَمَّ الْقُرْآنِ فَقَالَ: «وَالَّذِي نَفَسَيْ بِيْدِهِ مَا أَنْزَلَ فِي التَّوْرَةِ وَلَا فِي الْإِنْجِيلِ وَلَا فِي الرَّبُورِ وَلَا فِي الْفُرْقَانِ مِثْلُهَا، إِنَّهَا السَّبْعُ الْمَثَانِي وَالْقُرْآنُ الْعَظِيمُ الَّذِي أُعْطِيَتُ». أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ، وَصَحَّحَهُ شَعِيبُ الْأَرْنَاؤْوَطُ.

وعن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنهما قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: قَسَمْتُ الصَّلَاةَ بَيْنِي وَبَيْنِ عَبْدِي نِصْفَيْنِ وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: حَمَدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: أَنْتَ عَلَيَّ عَبْدِي. وَإِذَا قَالَ: ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ﴾. قَالَ: مَجَدَنِي عَبْدِي، فَإِذَا قَالَ: ﴿إِيَّاكَ نَبْدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِنُ﴾. قَالَ: هَذَا بَيْنِي وَبَيْنِ عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ. فَإِذَا قَالَ: ﴿أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ۖ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرَ المَغْصُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا أَضَالَّنَ ۖ﴾. قَالَ: هَذَا عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ». أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ.

وعن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنهما قال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ صَلَّى صَلَةً لَمْ يَقْرَأْ فِيهَا بِأَمْ الْكِتَابِ فَهِيَ خَدَاجٌ هِيَ خَدَاجٌ غَيْرُ تَمَامٍ». أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ.

## ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿الْرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾



﴿الْحَمْدُ﴾ الحمد هو الثناء على الله بصفات الكمال، وأفعاله الدائرة بين الفضل والعدل، فله الحمد الكامل بجميع الوجوه.

وقيل: وصف المحمود بالكمال مع المحبة والتعظيم، ولا بد من قيد، وهو «المحبة، والتعظيم» وذلك أن مجرد وصفه بالكمال إن لم يكن بمحبة وتعظيم، فإنه لا يسمى حمدا؛ وإنما يسمى مدحا. فتحن نحمد الله تعالى حمد محبة وتعظيم.

و «الألف واللام» في ﴿الْحَمْدُ﴾ للاستغراق، فتشمل جميع المحامد.

﴿بِهِ﴾ لفظ الجلاله، لا يطلق على غير الله، ومعناه: المألوه. أي: المعبد حباً وتعظيمياً، المستحق لافراده بالعبادة، لما اتصف به من صفات الألوهية.  
**واللام** (حرف الجر) للاختصاص والاستحقاق.

﴿رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ «الرَّبُّ» من اجتمع فيه أوصاف ثلاثة: **الخلق، والملك، والتدبر**.

**فهو الخالق المالك** لكل شيء، **المدبر** لجميع الأمور.

ويطلق **الرَّبُّ** في اللغة على **السيّد**، وعلى **المتصّرف للإصلاح**، وكل ذلك صحيح في حق الله تعالى.

قال السّعدي رَحْمَةُ اللَّهِ: تربّيته تعالى لخلقه نوعان: عامة و خاصة.

فالعامة:

هي خلقه للمخلوقين، ورزقهم، وهدىتهم لما فيه مصالحهم، التي فيها بقاوهم في الدنيا.

والخاصة:

تربيته لأوليائه، فيربيهم بالإيمان، ويوقفهم له، ويدفع عنهم الصوارف، والعوائق الحائلة بينهم وبينه، وحقيقة تربيتها: تربية التوفيق لكل خير، والعصمة عن كل شر.

ولعل هذا المعنى هو السر في كون أكثر أدعية الأنبياء بلفظ: «الرب»، فإن مطالبهن كلها داخلة تحت ربوبيته الخاصة». ا.هـ.



﴿الْعَلَمٰت﴾ جمع عَالَمٌ، وهو كُلُّ موجودٍ سُوِيَ اللَّهِ عَزَّجَلَّ، وَالْعَالَمُ جَمْعٌ، لَا وَاحِدٌ لَهُ مِنْ لَفْظٍ.

﴿الرَّحْمَن﴾ ذُو الرَّحْمَةِ الْوَاسِعَةِ، أَيُّ الَّذِي بَلَغَ فِي الرَّحْمَةِ غَايَتِهَا وَمُنْتَهَا، وَهُوَ وَصْفُ اللَّهِ.

﴿الرَّحِيم﴾ ذُو الرَّحْمَةِ الْوَاصِلَةِ، وَالْمَرَادُ بِهِ فَعْلُهُ بِالْمَخْلُوقَيْنِ.

فَهُوَ رَحْمَنٌ فِي ذَاتِهِ، رَحِيمٌ بِمَخْلُوقَاتِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وَهَذَا عِنْدَ اقْتَرَانِهِمَا كَمَا فِي الْآيَةِ.

أَمَّا لِوَانْفِرَادِ أَحَدِ الْوَصْفَيْنِ فَإِنَّهُ يَكُونُ شَامِلًا لِلَاخَرِ، فَالرَّحْمَنُ عِنْدَ انْفِرَادِهِ يُرَادُ بِهَا الصَّفَةُ وَالْفَعْلُ، وَكَذَا الرَّحِيمُ.

وَهَذِهِ الصَّفَةُ تَسْتَغْرِقُ كُلَّ مَعْنَى الرَّحْمَةِ.

فوائد الآيتين:



إِثْبَاتُ هَذِينِ الْاسْمَيْنِ الْكَرِيمَيْنِ لِلَّهِ تَعَالَى ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ وَبِيَانِ أَنَّ رَبُوبِيَّتَهُ عَزَّجَلَ مُبَنِيَّةً عَلَى رَحْمَتِهِ الْوَاسِعَةِ، وَجَارِيَّةً عَلَى وَجْهِ الرَّحْمَةِ وَالرَّفْقِ وَاللَّئِنِ، لَا عَلَى وَجْهِ الشَّدَّةِ وَالْأَذَى وَالْحَرْجِ.

فِي قَوْلِهِ: ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ بَعْدَ قَوْلِهِ ﴿رَبُّ الْعَالَمَات﴾ تَرْغِيبٌ بَعْدَ التَّرْهِيبِ؛ لِأَنَّ الرَّبَّ هُوَ الْقَادِرُ الْقَوِيُّ، وَإِتْبَاعُ التَّرْهِيبِ بِالْتَّرْغِيبِ أَعُوْنَ عَلَى طَاعَتِهِ وَعِبَادَتِهِ.

## نشاط

١ لِمَ أَتَبَعَ اللَّهُ تَعَالَى قَوْلَهُ: ﴿رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ بِقَوْلِهِ: ﴿الْرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾؟

٢ لِمَ اسْتَعْمَلُ الْأَنْبِيَاءُ لِفَظَ: «رَبُّنَا أَوْ رَبُّ» فِي دُعَائِهِمْ؟

٣ اخْتُرِ الْإِجَابَةَ الصَّحِيحةَ:

- الرحمن بمعنى: (غافر الذنوب - المتصف بالرحمة - موصل الرحمة للعباد)
- رزق الله للعباد: (رحمة عامة - رحمة خاصة)
- الرَّبُّ بمعنى: (المعبد - المألوه - الخالق المدبر)

٤ صَحِحٌ مَا يَأْتِي:

- لَوْ انْفَرَدَ لِفَظُ الرَّحْمَنِ لَا يَشْمَلُ مَعْنَى الرَّحِيمِ.

- الْعَالَمُ لَهُ وَاحِدٌ مِّنْ لِفَظِهِ.

## ﴿ مَلِكٌ يَوْمَ الدِّين ﴾



قوله تعالى: «مَالِكٌ يَوْمَ الدِّين» هذه هي القراءة المشهورة.  
وفي قراءة: «مَلِكٌ يَوْمَ الدِّين» وكلتا هما صحيحة متواترة في السبع.  
فله الْمُلْكُ الْتَّامُ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ، لَا يَمْلِكُ أَحَدٌ فِيهِ حُكْمًا مَعَ اللَّهِ.

﴿الدِّين﴾ هنا بمعنى الجزاء والحساب، ومنه قوله تعالى: «فَلَوْلَا إِن كُنْتُمْ عَنِّي مَدِينِينَ»  
أي: محاسبين.



**فائدة إثرائية** ويطلق «الدِّين» ويراد به الشريعة والملة، وهو الأكثر، قال تعالى:  
﴿إِنَّ الدِّينَ كَعْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ﴾ أي: الملة المعتبرة.  
فالدِّينُ الذي أَرْسَلَ اللَّهُ بِهِ الرَّسُلَ جَمِيعاً هُوَ الْإِسْلَامُ، بَدْءاً بِآدَمَ، وَمَرْرُوراً بِأَوْلَى الْعِزْمِ  
مِنَ الرَّسُلِ: نُوحٌ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى، وَإِنْتِهاءً بِمُحَمَّدٍ ﷺ، وَشَوَاهِدُ ذَلِكَ  
فِي الْقُرْآنِ كَثِيرَةٌ.

فلا صحة لما يردد من قولهم: «الديانات السماوية الثلاثة» بل الملة المعتبرة عند  
الله هي الإسلام، وما سواه باطل.

فالدِّينُ وَاحِدٌ، وَالَّذِي يُخْتَلِفُ الشَّرَائِعُ: «لِكُلِّ جَعْلٍنَا مِنْكُمْ شِرْعَةٌ وَمِنْهَا جَاءَ»  
[المائدة: 48].

وَتَخْصِيصُ «الْمُلْكَ» بِيَوْمِ الدِّينِ لَا يَنْفِيهِ عَمَّا عَدَاهُ؛ لِأَنَّهُ قَدْ تَقَدَّمَ الإِخْبَارُ بِأَنَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ،  
وَذَلِكَ عَامٌ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَإِنَّمَا أَضِيفَ إِلَيْهِ يَوْمُ الدِّينِ؛ لِأَنَّهُ لَا يَمْلِكُ أَحَدٌ فِي هَذَا الْيَوْمِ  
شَيْئاً.



## فوائد الآية



١

إثبات الملك المطلق لله تعالى يوم القيمة.

٢

موعة العباد يذكر يوم القيمة؛ ليعمل العبد بما ينجزه في ذلك اليوم، ويأخذ حذره ويحتاط ويستعد.

٣

ظهور ملك الله جل جلاله بجمع الخلائق كلهم يوم القيمة: **﴿إِنَّمَا مُلْكُ الْيَوْمِ لِلَّهِ الْوَحِيدِ الْفَهَارِ﴾**.

٤

زوال ملك جميع المخلوقين يوم القيمة، وتفرد الله تعالى بذلك الملك.

## نشاط

١

اذكر إطلاقات لفظ **«الْدِينُ»** مستدلاً بنصوص القرآن؟

٢

ما واجه إضافة الملك ل يوم الدين، مع أن الله يملك في كل وقت، وكل شيء؟

٣

ما مدى صحة هذه العبارة:

اليهودية والنصرانية والإسلام أديان سماوية ثلاثة؟

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾



﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ أي: نتذلل لك أكمل ذلٍ.

و «الْعِبَادَةُ»: اسمٌ جامعٌ لكلٍّ ما يحبه الله ويرضاه، من الأعمال والأقوال الظاهرة والباطنة.

**فالعبد:** هو الذي يوافق المعبود سبحانه في مراده الشرعي، فمن لم يكن كذلك فليس بعبد.

**فائدة إثرائية** ولا تستقيم العبادة ولا تقبل إلا إن كانت مخلصةٌ لله تعالى، وعلى هدي رسول الله ﷺ، فمن ابتدع أو أحدث في دين الله فإنه لم يحقق العبودية التي أرادها الله من العباد.



وفي الآية حصر العبادة والاستعانة الكاملة بالله، كما دلَّ عليه تقديم لفظ ﴿إِيَّاكَ﴾ على لفظ ﴿نَعْبُدُ﴾. ولما كان العبد لا يمكن أن يقوم بالعبادة بغير توفيق وإعانة من الله، قرن ذلك بطلب الاستعانة به، فقال:

﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ و «الاستعانة» طلب العون والاعتماد على الله تعالى في جلب المنافع، ودفع المضار، مع الثقة به في تحصيل ذلك.

**والمعنى:** فلا نعبد إلا إياك، ولا نتوكل إلا عليك، وهذا هو كمال الطاعة.

والذين يرجعُ كُلُّهُ إلى هذين المعنين: العبادة والتوكُل .

قال بعض السلف: الفاتحة سُرُّ القرآن، وسرُّها هذه الكلمة:

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾

فالأول: تبرُّ من الشرك، والثاني: تبرُّ من الحُوْل والقوَّة.

وتحوَّلَ الكلامُ من الغَيْبة إلى المخاطبة بكافِ الخطاب؛ لأنَّه لما أثني على الله، فكأنَّه اقتربَ وحضرَ بين يدي الله تعالى؛ فلهذا قال: ﴿إِيَّاكَ﴾ بالخطاب.

## فوائد الآيات



أن العبد لا يمكن من عبادة الله إلا إذا أعاذه الله على ذلك، وفي هذا منع للعجب والغرور الذي قد يصيب بعض المُكثرين من العبادة.

في الآية إشارة إلى أنه لا ينبغي التوكل إلا على من يستحق العبادة، كما قال تعالى: **﴿فَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ﴾** [هود: ١٢٣].

قوله: **﴿فَنَهَىٰ** يدل على أن للعبد اختيار المفعول، وإرادة له في القيام بذلك، وفي هذا رد على الجبرية الذين يقولون: لا اختيار للعبد، وأنه مجبور على أفعاله.

أن العبد لا يمكن أن يفعل إلا بعون الله ومشيئته وتمكينه، وفي هذا رد على القدرية الذين يقولون: إن العبد يخلق فعله بنفسه، دون إرادة من الله ومشيئته.

حصر الاستعانة بالله فيما لا يقدر عليه إلا الله، وأن استعانة التفويض الكامل خاصة **بِالله عَزَّلَهُ**، ويجوز الاستعانة بالملائكة فيما يقدر على المعاونة فيه.

## نشاط



١

بم تستقيم العبادة وتكون مقبولة؟

٢

لِمَ جَمَعَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَعَالَ بَيْنَ الْعِبَادَةِ وَالْاسْعَانِ؟

٣

اختر الإجابة الصحيحة:

- سُرُّ الفاتحة: (الحمد لله - إياك نعبد - اهدنا الصراط )

- المبتدع: (مثابٌ - فعل واجباً - مذنبٌ عاصٍ )

٤

علل: صلى رجل الصبح ثلث ركعات؛ تقربا إلى الله تعالى، فلَمْ تصح صلاته.

﴿ أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ⑥ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ⑦ ﴾



لما انتهى العبد من الشفاء على الله تعالى، ناسب أن يعقب بالدعاة والطلب، كما في الحديث عند مسلم: «فَنَصَفَهَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ»، فيسأل العبد حاجته وحاجة إخوانه من المسلمين، فقال:

﴿ أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ الهدایة هنا تشمل هدایة التوفيق، وهدایة العمل، وهذه هي فائدة حذف حرف الجر، فلم يقل: «اھدنا إلى الصراط» بل تعدى الفعل بنفسه ليشمل النوعين من الهدایة.

وأما الصراط المستقيم، فقال ابن جرير: «أجمعـت الأمة من أهل التأوـيل جـمـيـعاً عـلـى أـنَّ

﴿ الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ هو الطريق الواضح الذي لا اعوـاجـ فـيـهـ».

وكذلك في لغة جميع العرب، ومن ذلك قول الشاعر:

أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى صِرَاطٍ . . . إِذَا اعْوَجَ الْمَوَارِدُ مُسْتَقِيمٍ

وقد اختلفت عبارات المفسرين في تفسير الصراط، فقيل: كتاب الله، والإسلام، والنبي ﷺ، والحق، والقرآن.

وكل هذه التفسيرات ترجع إلى أمـرـ وـاحـدـ، وـهـوـ: المـتـابـعـةـ لـلـهـ وـلـلـرـسـوـلـ عـلـيـهـ الـضـلـلـ وـالـشـرـ.

فمن اتـبـعـ النـبـيـ ﷺ فـقـدـ اتـبـعـ الـحـقـ، وـمـنـ اتـبـعـ الـحـقـ فـقـدـ اتـبـعـ الإـسـلـامـ.

﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ بـيـانـ لـ﴿ الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾.

والـذـينـ أـنـعـمـ اللهـ عـلـيـهـمـ هـمـ المـذـكـورـونـ فـيـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ: ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴾

[النساء: 69].



قال ابن جرير الطبّري: **﴿أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾** أي: وَفَقَنَا لِلثِّباتِ عَلَى مَا ارْتَضَيْتَهُ وَوَفَقْتَ لَهُ مَنْ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِ مِنْ عَبْدَكَ، مِنْ قَوْلٍ وَعَمَلٍ.

**﴿عَنِّيْرَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ﴾** هم اليهود، وكلَّ مَنْ عَلِمَ بِالْحَقِّ وَلَمْ يَعْمَلْ بِهِ.

**﴿وَلَا أَصْنَالَيْنَ﴾** هم النصارى قبل بعثة النبي ﷺ، وكلَّ مَنْ عَمِلَ بِغَيْرِ الْحَقِّ جَاهَلَ بِهِ.

أي: غير صراط **المغضوب عليهم**، وهم الذين فسّدت إرادتهم، فعلموا الحقّ وعدلوا عنه.

ولَا صراط **الضالّين**، وهم الذين فقدوا العلم، فهم هائمون في الضلالّة لا يهتدون إلى الحقّ.

وأكّد الكلام بـ «لا» ليدل على أنَّم مسلكين فاسدين، وهما طریقتا اليهود والنصارى.

وَكُلُّ مِنَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى ضَالٌّ مَغْضُوبٌ عَلَيْهِ.

لُكْ أَخْصُّ أوصاف اليهود الغضبُ، كما قال فيهم: **﴿مَنْ لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ﴾** [المائدة: ٦٠].

وَأَخْصُّ أوصاف النصارى الضلالُ، كما قال: **﴿قَدْ صَلَوْا مِنْ قَبْلٍ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلَّلُوا عَنْ سَوَاءِ السَّكِينِ﴾** [المائدة: ٧٧].

## فوائد الآيات



أنَّ المطلوب بعد العبادة والاستعانة، هو اتّباع الشريعة؛ ولذلك يطلبُ  
العبدُ مِن ربه أن يُدْلِلَهُ عليها، ويوفقَهُ إليها.

١



التحذيرُ مِن البدعِ واتّباعِ السُّبُلِ المُعَوَّجةَ.



إثبات النبوة؛ لأنَّ الصراط المستقيم لا يمكن معرفته إِلَّا بالوحي.

٤

أن عقيدة المؤمنين واحدةٌ، وليسَ سُبُلاً متفرقة، وأنَّ مِنْ أسبابِ  
الخروج عن الصراط المستقيم، الجهلُ والعنادُ.

٥

أنَّ كُفُّرَ اليهود أشدُّ مِنْ كُفُّرِ النصارى؛ لأنَّهم عرفوا الحقَّ وخالفوه وحاربوه،  
أما النصارى فقد جهلوه وعادوه، ولذلك كان الغضبُ مِنْ أخصَّ صفاتِ  
اليهودِ، والضلالُ مِنْ أخصَّ أوصافِ النصارى.

٦

أنَّ طريقة أهل الإيمان الذين أَنْعَمَ اللهُ عليهم هي الجمعُ بينَ الْعِلْمِ  
بِالْحَقِّ وَالْعَمَلِ بِهِ.

٧

في هذا ردٌّ على القائلين بتقريب الأديان، أو إمكان الوحدة بين الأديان،  
فإنَّ أَهْلَ الْحَقِّ لا يمكن أن يقتربوا مِنْ أَهْلِ الغضبِ واللعنَةِ.

قال الشيخ السّعدي: احتوت هذه السورة -على إيجازها- على ما لم تحتوي عليه سورة من سور القرآن.

فتضمنت أنواع التوحيد الثلاثة:

توحيد الربوبية، يؤخذ من قوله تعالى: **﴿رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾**.

توحيد الإلهية: يؤخذ من لفظ: (الله) ومن قوله: **﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾**.

توحيد الأسماء والصفات: وهو إثبات صفات الكمال لله تبارك وتعالى، التي أثبّتها لنفسه، وأثبّتها له رسوله صلى الله عليه وسلم من غير تعطيل ولا تمثيل ولا تشبيه.

وتضمنت إثبات النبوة: يؤخذ من قوله: **﴿أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾** لأن ذلك ممتنع بدون الرسالة.

وتضمنت إثبات الجزاء على الأعمال في قوله: **﴿مَلِكِ يَوْمِ الدِّين﴾** وأن الجزاء يكون بالعدل؛ لأن الدين معناه الجزاء بالعدل.

وتضمنت إثبات القدر: وأن العبد فاعل حقيقة، خلافاً للقدرية والجبرية.

بل تضمنت الرد على جميع أهل البدع والضلال في قوله: **﴿أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾** لأنّه معرفة الحق والعمل به، وكل مبتدعٍ وضالٍ فهو مخالفٌ لذلك.

وتضمنت إخلاص الدين لله تعالى، عبادة واستعانة في قوله: **﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾**.

فالحمد لله رب العالمين.

## نشاط



١. **بَيِّنَ المراد بالصراط في الآية.**

٢. **بَيِّن نوعي الهدية المستفادة من قوله ﴿أَهَدِنَا﴾.**

٣. اختر الإجابة الصحيحة:

- من علم الحق وأخفاه متشبه بـ: (النصارى - اليهود - مشركي العرب).

- من عمل بغير علم متشبه بـ: (المسلمين - النصارى - الوثنين).

٤. صُوب الآتي:

- لا يصح إطلاق وصف الضلال على اليهود.

- المؤمن محتاج إلى نوع واحد من أنواع الهدية.



٣  
آية  
الكرسي



### فضلها

عن أبي بن كعب رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم سأله أي آية في كتاب الله أعظم؟ قال: الله ورسوله أعلم. فرددتها مرارا ثم قال: آية الكرسي قال: **إليه نك العلُمُ أبا المتندر**.



### فضل العمل بها

عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ **ذِيْرَ** كل صلاة مكتوبة آية الكرسي لم يمنعه من دخول الجنة **إِلَّا أَنْ يَمُوت**». رواه النسائي في اليوم والليلة.

### أهم فوائدها

- الرد على القدريّة الغلاة.
- الرد على الخوارج والمعتزلة في إثبات الشفاعة؛ لأن الخوارج والمعتزلة ينكرون الشفاعة في أهل الكبائر.
- إثبات علو الله سبحانه وتعالى أولا وأبدا.

### أهم موضوعاتها

- انفراد الله تعالى بالآلوهية في قوله تعالى: **«الله لا إله إلا هو»**.
- إبطال طريق المشركين الذين أشركوا بالله، وجعلوا معه آلهة.

## تفسير آية الكرسي

### فضلها

عن أبي بن كعب رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم سأله أي آية في كتاب الله أعظم؟ قال: الله ورسوله أعلم، فرددتها مرارا ثم قال: آية الكرسي. قال: **«لِيَهُنَّكَ الْعِلْمُ أَبَا الْمَنْذِرِ»**. أخرجه مسلم.

### فضل العمل بها

في حديث الزكاة في قصة أبي هريرة رضي الله عنه: «إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي **«إِنَّ اللَّهَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ أَكْبَرُ الْقَيُومُ»** حتى تختم الآية، فإنك لن يزال عليك من الله حافظ، ولا يقربك شيطان حتى تصبح». رواه التخاري.

وعن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ دبر كل صلاة مكتوبة آية الكرسي لم يمنعه من دخول الجنة إلا أن يموت». رواه السائب في اليوم والليلة، وصححه الألباني.

﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسَعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضُ وَلَا يَئُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ﴾

[البقرة: ٢٥٥]

## التفسير



اشتملت هذه الآية على عشر جمل؛ كل جملة لها معنى عظيم جداً.

﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾ الله أي: المألوه، والمراد المعبد حبًّا وتعظيمًا، فلا معبد بحق سواه، فهو الإله الحق الذي تتعمّن أن تكون جميع أنواع العبادة والطاعة والتاله له تعالى، لكماله وكمال صفاته وعظيم نعمه.

قال ابن عثيمين: «وهذه الجملة العظيمة تدل على نفي الألوهية الحق نفياً عاماً قاطعاً إلا الله تعالى وحده».

﴿الَّهُ حَيُّ الْقَيُّومُ﴾ أي: الحي في نفسه الذي لا يموت أبداً، القائم بتدبير ما خلق، فجميع الموجودات مفتقرة إليه، وهو غني عنها، ولا قوام لها بدون أمره.

كتوله: «وَمِنْ أَيْمَنِهِ أَنْ تَقُومَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضُ يَأْمُرُهُ» [الروم: ٢٥].



قال السعدي رحمه الله: «هذان الاسمان الكريمان يدلان على سائر الأسماء الحسنى دلالة مطابقة وتصمٌ ولزومٌ».

**فالحُيُّ:** من له الحياة الكاملة المستلزمة لجميع صفات الذات، كالسمع والبصر والعلم والقدرة، ونحو ذلك.

**والقيوم:** هو الذي قام بنفسه وقام به غيره.

وذلك مستلزم لجميع الأفعال التي اتصف بها رب العالمين، من فعله ما يشاء، من الاستواء والنزول والكلام والقول والخلق والرزق والإماتة والإحياء، وسائر أنواع التدبير، كل ذلك داخل في قيومية الباري، ولهذا قال بعض المحققين: «إنهما الاسم الأعظم الذي إذا دعى الله به أجاب، وإذا سئل به أعطى».

﴿لَا تَأْخُذْهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ﴾ أي: لا تغلبه سنة وهي النعاس في قول كافة أهل العلم.

قال القرطبي: «النعاس ما كان من العين، فإذا صار في القلب صار نوماً».

ولهذا قال: ﴿وَلَا نَوْمٌ﴾ لأنَّه أقوى من السنة.

وفي صحيح مسلم عن أبي موسى رضي الله عنه قال: قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم بأربع كلمات فقال: «إن الله لا ينام ولا ينبغي له أن ينام..» الحديث.

﴿لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ﴾ إخبار بأنَّ الجميع عبيده وفي ملكه وتحت قهره وسلطانه كقوله: ﴿إِن كُلُّ مَنِ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا أَنَّهُ أَنِّي الرَّحْمَنِ عَبْدًا﴾ [مريم: ٩٣].



قيل: وإنما لم يقل: والأرضين؛ لأنه قد سبق ذكر الجمع في السموات، فاستغنى بذلك عن

إعادته، ومثله: **﴿وَجَعَلَ الظُّلْمَتِ وَالنُّورَ﴾** [الأنعام: ١] ولم يقل: الأنوار.

**﴿مَنْ دَّأَلَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾** الشفاعة لغة: هي جعل الوتر شفعا.

**وفي الاصطلاح:** التوسط للغير لجلب منفعة، أو دفع مضره.

فلا يشفع أحد عند الله، وهذا الكمال عظمته وجلاله وكبريائه عَزَّوَجَلَّ، فلا يتجرأ أحد على أن يشفع عنده إلا بإذنه له.

حتى أعظم الناس جاها عند الله لا يشفع إلا بإذن الله؛ فالنبي ﷺ يوم القيمة، وهو أعظم الناس جاها عند الله تعالى؛ ومع ذلك لا يشفع إلا بإذن الله تعالى.

وهذا كقوله: **﴿وَكَمْ مَنْ مَلَكَ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُقْنَى شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدَ أَنْ يَأْذِنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَرَضَحَ﴾** [النجم: ٢٦].

وهو تعالى إذا أراد أن يرحم من يشاء من عباده أذن لمن أراد أن يكرمه من عباده أن يشفع فيه، لا يبتدئ الشافع قبل الإذن.

وفي الحديث: «ارفع رأسك وقل تسمع واسمع شفاعة». أخرجه مسلم.

**﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ﴾** دليل على إحاطة علمه بجميع الكائنات.

**﴿مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ﴾** المستقبل والحاضر.

**﴿وَمَا خَلْفَهُمْ﴾** الماضي.



كقوله إخبارا عن الملائكة: **﴿وَمَا نَنْزَلُ إِلَّا بِأَمْرٍ رَّبِّكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ﴾** [مريم: ٦٤].

**﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ﴾** أي: لا يطلع أحد من علم الله على شيء، إلا بما أعلمه الله عَزَّجَلَ وأطلعه عليه.

**وقيل:** لا يحيطون بشيء من علم نفسه؛ أي: لا يعلمون عن الله سبحانه وتعالى من أسمائه وصفاته وأفعاله، إلا بما شاء أن يعلمه إياه، فيعلمونه.

**﴿وَسَعَ كُرْسِيُهُ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ﴾** الكرسي هو موضع القدمين.

عن ابن عباس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قال: **«الكرسي موضع القدمين، والعرش لا يقدر أحده قدره»**. أخرجه عبد الله بن الإمام أحمد في السنة، وصححه الألباني.



وهذا الأثر له حكم الرفع؛ لأنه ليس مما يقال بالاجتهاد.

وأهل السنة والجماعة عاتمتهم على أن الكرسي موضع قدمي الله عَزَّجَلَ؛ وبهذا جزم شيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القييم، وغيرهما من أهل العلم.

وهذا يدل على كمال عظمته وسعة سلطانه؛ إذ كان هذه حالة الكرسي، أنه يسع السماوات والأرض على عظمتها وعظمها من فيهما، والكرسي ليس أكبر مخلوقات الله تعالى، بل هناك ما هو أعظم منه وهو العرش، وما لا يعلمه إلا الله سبحانه.





﴿وَلَا يَنْعُدُهُ حَفَظُهُمَا﴾ يقال: آده الشيء يؤوده أوداً وإياداً. والأود: الثقل.

أي: لا يُثقله ولا يُكُرُّ ثُلُثه حفظ السموات والأرض ومن فيهما ومن بينهما، بل ذلك سهل عليه، وهو القائم على كل نفس بما كسبت، الرقيب على جميع الأشياء.

﴿وَهُوَ الْعَلِيُّ﴾ **العلي** بذاته فوق عرشه.

**والعلي** بقهره لجميع المخلوقات.

**والعلي** بقدرته لكمال صفاته.

﴿الْعَظِيمُ﴾ الذي يتضاءل عند عظمته جبروت الجبارية، وتصغر في جانب جلاله أنوف الملوك القاهرة، فسبحان من له العظمة العظيمة والكبرياء الجسيمة والقهر والغلبة لكل شيء.

قال السعدي رحمه الله: «فقد اشتملت هذه الآية على توحيد الإلهية وتوحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، وعلى إحاطة ملكه وإحاطة علمه وسعة سلطانه وجلاله ومجده، وعظمته وكبرياته وعلوه على جميع مخلوقاته، فهذه الآية بمفرداتها عقيدة في أسماء الله وصفاته، متضمنة لجميع الأسماء الحسنى والصفات العلا».

## فوائد الآيات



اشتملت تلك الآية الكريمة على جملة من الفوائد:

١

إثبات هذه الأسماء الخمسة، وهي (الله)، (الحي)، (القيوم)، (العلي)، (العظيم)، وما تضمنته من الصفات.

٢

إثبات صفة الحياة لله عزوجل؛ وهي حياة كاملة لم تسبق بعده، ولا يلحقها زوال، ولا توصف بنقضٍ، كما قال تعالى: **﴿هُوَ الْأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ وَهُوَ يَعْلَمُ كُلَّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾** [الحديد: ٣].

٣

إثبات الصفات المنسفية؛ لقوله تعالى: **﴿لَا تَأْخُذُهُ سَيْنَةٌ وَلَا نَوْمٌ﴾**، وقوله تعالى: **﴿وَلَا يَتُوَدُّهُ حَفَظُهُمَا﴾**؛ و«الصفات المنسفية»: ما نفاه الله عن نفسه؛ وهي متضمنة لثبوت كمال ضدها، فعدم النوم لكمال الحياة والقيومية، وعدم الظلم لكمال العدل.

٤

تسليمة الإنسان في المصائب، ورضاه بقضاء الله عزوجل وقدره؛ لأنَّه متى علم أنَّ الملك لله وحده رضي بقضاءه وسلام.

٥

٦

الرد على القدرية الغلاة؛ لقوله تعالى: **﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ﴾** فإثبات عموم العلم يرد عليهم؛ لأنَّ القدرية الغلاة أنكروا علم الله بفعال خلقه إلا إذا وقعت.



## ٥

**فائدة إثرائية**


إثبات علو الله سبحانه وتعالى أزلا وأبدا؛ و«العلو» صفة تدل على الثبوت والاستمرار.

وعلو الله عند أهل السنة والجماعة ينقسم إلى قسمين:

**الأول: علو الذات:** بمعنى أنه بذاته سبحانه فوق كل شيء؛ وقد دل على ذلك الكتاب والسنة، وإجماع السلف والعلماء والفتوا؛ وتفصيل هذه الأدلة في كتب العقائد.

وخالفهم في ذلك طائفتان:

**الأولى:** من قالوا: إنه بنفسه في كل مكان في السماء والأرض؛ وهو لاء حلوية الجهمية ومن وافقهم؛ وقولهم باطل بالكتاب والسنة وإجماع السلف والعلماء والفتوا.

**الثانية:** قالوا: إنه لا يوصف بعلو ولا غيره؛ فهو ليس فوق العالم، ولا تحته، ولا عن يمين، ولا عن شمال، ولا متصل، ولا منفصل؛ وهذا يؤول إلى وصف الله تعالى بالعدم المحيض؛ إذ ما من موجود إلا وهو فوق، أو تحت، أو عن يمين، أو شمال، أو متصل، أو منفصل، وهو لاء هم المعطلة النفا.

**الثاني: علو الصفة:** وهو أنه كامل الصفات من كل وجه، لا يساميه أحد في ذلك؛ وهذا متفق عليه بين فرق الأمة.

## ١

## ٢

التحذير من الطغيان على الغير؛ لقوله تعالى: **﴿وَهُوَ أَعَلَى الْعَظِيمُ﴾** ولهذا قال الله في سورة النساء: **﴿فَإِنْ أَطَعْنَاهُمْ فَلَا يَنْعَوْا عَلَيْهِنَّ سَكِينًا إِنَّ اللَّهَ كَافِرُ عَلَيْهِمْ كَبِيرًا﴾** [النساء: ٣٤]؛ فإذا كنت متعاليا في نفسك فاذكر علو الله جل جلاله؛ وإذا كنت عظيما في نفسك فاذكر عظمة الله؛ وإذا كنت كبيرا في نفسك فاذكر كبرياء الله.

## نشاط

١ أي آية في كتاب الله أعظم؟

٢ اذكر وقتين يُسن قراءة آية الكرسي فيهما.

٣ لماذا كان **﴿اللَّهُ الْقَيُومُ﴾** هو اسم الله الأعظم عند بعض العلماء؟

٤ تضمنت الآية إثبات خمسة من أسماء الله سبحانه وتعالى هي:

و و و و و







أخرج سلم في صحيحه عن ابن عباس رضي الله عنهما أن جبريل قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم: «أبشر بنورين قد أورتيهما، لم يؤتنيهما نبئ قيلك: فاتحة الكتاب، وخرافات سور البقرة، لن تقرأ حرفاً منهما إلا أورته». 

### فضلها

عن أبي مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ بالآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفته». 

### فضل العمل بها

- وجوب إفراد الله سبحانه وتعالى بالألوهية والعبادة.
- عموم علم الله سبحانه وتعالى لكل شيء.
- إثبات محاسبة العبد.
- أن من صفات المؤمنين السمع والطاعة.

### أهم فوائدها

- بيان سعة وعظيم ملك الله سبحانه وتعالى.
- علم الله سبحانه وتعالى بالسر وأخفى.
- بيان ما يجب أن يكون عليه المؤمنون.
- سعة رحمة الله تعالى بأمة محمد عليه السلام.

### أهم موضوعاتها

## خواتيم سورة البقرة

﴿إِنَّمَاٰ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَاٰ فِي الْأَرْضِ وَإِنْ تُبَدِّلُ مَاٰ فِي  
أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفِوْهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ فَيَعْلَمُ بِمَاٰ يَشَاءُ  
وَيَعْلَمُ بِمَاٰ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾٢٨٤  
الرَّسُولُ بِمَاٰ أُنْزَلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّهُمْ أَمَنَ بِاللَّهِ  
وَمَلَكِكِهِ وَكِبِيرِهِ وَرَسُولِهِ لَا فُرْقَ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ  
وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا عَفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِنَّكَ أَمْصِرٌ ﴾٢٨٥  
لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا  
أَكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِنْ شَيْنَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا  
تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا  
وَلَا تَحْمِلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَأَعْفُ عَنَّا وَأَغْفِرْ لَنَا وَأَرْحَمْنَا  
أَنْتَ مَوْلَانَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾٢٨٦﴾

[البقرة: ٢٨٤-٢٨٦]



أخرج مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: لما نزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم **﴿إِنَّمَا مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ إِنَّمَا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُخَاصِّبُكُمْ بِهِ اللَّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾** قال: فاشتد ذلك على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم برکوا على الركب، فقالوا: أي رسول الله، كلفنا من الأعمال ما نطيق، الصلاة والصيام والجهاد والصدقة، وقد أنزلت عليك هذه الآية ولا نطيقها. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: **﴿أَكْتَبْدُونَ أَنْ تَقُولُوا كَمَا قَالَ أَهْلُ الْكِتَابَيْنِ مِنْ قَبْلِكُمْ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا! بَلْ قَوْلُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا، غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾**.

قالوا: سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير.

فلما اقرأها القوم ذلك بها أستههم، فأنزل الله في إثراها: **﴿إِنَّمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فِي إِثْرِهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّهُمْ أَمْنٌ بِاللَّهِ وَمَلَكِكَيْهِ وَكُلُّهُمْ وَرَسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَكَالُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾**. فلما فعلوا ذلك نسخها الله تعالى، فأنزل الله عزوجل: **﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا﴾** قال: نعم **﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ**، **عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا﴾** قال: نعم **﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ﴾** قال: نعم **﴿وَأَعْفُ عَنَّا وَأَغْفِرْ لَنَا وَأَرْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ﴾** قال: نعم.

## فضل الآيات



أخرج مسلم في صحيحه عن ابن عباس رضي الله عنهما أن جبريل قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم: «أبشر بنورين قد أتيتهما، لم يؤتَهما نبِيٌّ قبلك: فاتحة الكتاب، وخواتيم سورة البقرة، لن تقرأ حرفاً منهما إلا أتيته».

وعن أبي ذر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أُعطيتُ خواتيم سورة البقرة من كنز تحت العرش، لم يُعطَهن نبِيٌّ قبلِي». أخرجه أحمد، وصححه الألباني.

وعن أبي مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ بالآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفَّتاه». أخرجه البخاري ومسلم.

## التفسير



﴿لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ﴾ أي: الله ملك كل ما في السموات وما في الأرض من صغير وكبير، وإليه تدبير جميعه، وبيده صرفه وتقليله، لا يخفى عليه منه شيء؛ لأنَّه مدبره ومالكُه ومصرُّفُه.

﴿وَإِنْ تُبْدِوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ﴾ وقع نزاع كبير في تفسير هذه الآية، وقد تقدم أنه لما نزلت اشتَدَّ ذلك على الصحابة رضي الله عنهم، وخافوا منها ومن محاسبة الله لهم على جليل الأعمال وحقيرها، وحتى ما يكون من حديث النفس.

وأنه سبحانه أنزل تعقيباً عليها: ﴿لَا يُكْلِفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ﴾ فتجوَّز لهم عن حديث النفس وأخذوا بالأعمال.



قال ابن عباس رضي الله عنهما : «فَكَانَتْ هَذِهِ الْوَسُوْسَةُ مِمَّا لَا طَاقَةَ لِلْمُسْلِمِينَ بِهَا، وَصَارَ الْأَمْرُ إِلَى أَنْ قَضَى اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ أَنَّ لِلنَّفْسِ مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ فِي الْقَوْلِ وَالْفَعْلِ».

وفي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «إِنَّ اللَّهَ تَجَوَّزُ لِي عَنْ أَمْتَنِي مَا وَسُوْسَتْ بِهِ صُدُورُهَا، مَا لَمْ تَعْمَلْ أَوْ تَكُلُّ» . رواه البخاري ومسلم.

وفي الصحيحين عنه رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «قَالَ اللَّهُ: إِذَا هَمَّ عَبْدِي بِسَيِّئَةٍ فَلَا تَكْتُبُهَا عَلَيْهِ..» الحديث.

«فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ» (المغفرة) ستر الذنب مع التجاوز عنه؛ لأن مادة «غفر» مأخوذة من المغفر، وهو ما يلبسه المقاتل على رأسه ليتقي بها السهام؛ وهو جامعٌ بين ستر الرأس والوقاية.

و «وَيَعْذِذُ مَنْ يَشَاءُ» أي: يعاقب من يشاء بذنبه، الذي لم يحصل له ما يوجب تكفيه و مغفرته.

«وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» لا يعجزه شيء، بل كل الخلق طوع قهره ومشيئته، فالله تعالى لا يعجزه شيء، كما قال تعالى: «وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ، مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ» [فاطر: 44].





وجوب إفراد الله سبحانه وتعالى بالألوهية والعبادة؛ لأن الإقرار بالربوبية يستلزم الإقرار بالألوهية؛ ولهذا قال الله تعالى: **﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُ وَأَرْبِكُمُ الَّذِي خَلَقْتُمْ﴾** [البقرة: ٢١]؛ فجعل الربوبية -المتمثلة في الخلق- موجباً لعبادته، وفي سورة النمل قال تعالى: **﴿أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ ...﴾** [النمل: ٦٠] إلى آخر الآيات التي فيها تختتم كل آية بقوله تعالى: **﴿أَوْلَاهُ مَعَ اللَّهِ﴾** [النمل: ٦٠] يعني: فإذا كان هو المنفرد بما ذُكر، من الخلق والتدبير والرزق ونحوه، فإنه المنفرد بالألوهية.

إثبات أن السماوات أكثر من واحدة؛ وهي سبع بنص القرآن والسنة والإجماع  
**﴿فُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ﴾** [المؤمنون: ٨٦].

أما الأرض فإنها جاءت بلفظ الإفراد في القرآن، وجاءت في السنة بلفظ الجمع؛ وعددها سبع، جاء ذلك في صريح السنة وفي ظاهر القرآن؛ ففي ظاهر القرآن: **﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ يَشَهَّدُ﴾** [الطلاق: ١٢]؛ لأن المماثلة في الوصف متعددة؛ فلم يبق إلا المماثلة في العدد.

وأما في السنة فقوله ﷺ: «من اقطع شبراً من الأرض ظلماً طوّقه الله إيه يوم القيمة من سبع أرضين». أخرجه البخاري ومسلم.

## نشاط

١  
**﴿وَإِنْ تُبْدِوْ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوْ يَحْسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ﴾** ما الذي يُحذر منه في هذه الآية؟

٢  
 ما الدليل على أن الأرضين سبعة؟

٣  
 كيف تدل هذه الآية على توحيد الألوهية؟



﴿إِنَّمَا أَنْزَلَ إِلَيْهِ مِنَ رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ﴾ أي: صدق الرسول بما أنزل إليه من ربه، من الكتاب والحكمة، وهمما القرآن والسنة، تصدقها مستلزم القبول والانقياد للحكم، وليس مجرد التصديق والإقرار، فهذا لا ينفع، فإن أيا طالب كان مقرراً ومصدقاً بالبعثة، لكن لما لم يكن منه قبولً وانقياداً لأمر الشرع، لم ينفعه هذا الإقرار، وكان من أصحاب النار.

فالإيمان شرعاً: هو الإقرار المستلزم للقبول والإذعان.

﴿مِنْ رَّبِّهِ﴾ المراد ربوبية أخصّ الخاصة.

لأن ربوبية الله عَزَّوجَلَّ: عامة؛ وخاصة؛ وأخص الخاصة.



فالعامة: الشاملة لكل الخلق، مثل: **﴿رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾** [الفاتحة: ۱].

والخاصة: للمؤمنين، ومن ذلك قول المؤمنين في دعائهم: **﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا إِنَّا فِي الدِّينِ كَا حَسَنَةً﴾** [البقرة: ۲۰۱].

و خاصة الخاصة: للرسل عَلَيْهِمُ الْكَلَمُ، ومن ذلك قوله تعالى: **﴿رَبِّ مُوسَى وَهَارُونَ﴾** [الأعراف: ۱۲۲].

ونظير ذلك «العبودية»: فهي عبودية عامة؛ وخاصة؛ وأخص الخاصة.

العامة: مثل قوله تعالى: **﴿إِنْ كُلُّ مَنِ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا أَنَّ رَبَّهُمْ أَنَّهُمْ عَبْدَهُ﴾** [مريم: ۹۳].

والخاصة: مثل قوله تعالى: **﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هُوَنَّا﴾** [الفرقان: ۶۳].

و خاصة الخاصة: مثل قوله تعالى: **﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْقُرْآنَ عَلَى عَبْدِهِ﴾** [الفرقان: ۱].

ثم أراد الله أن يشرك أمة محمد ﷺ في الكرامة والفضيلة فقال:

**﴿كُلُّ إِنْ مَنِ بِاللَّهِ وَمَلِئَكَهُ وَكُنْبِهِ وَرَسُلِهِ﴾** يخبر تعالى عن إيمان الرسول والمؤمنين معه، وانقيادهم وطاعتهم.





وهذا يتضمن: الإيمان بالله تعالى، وبجميع ما أخبر به عن نفسه، وأخبرت به عنه رسالته، من صفات كماله ونعوت جلاله على وجه الإجمال والتفصيل، وتنزيهه عن التمثيل والتعطيل وعن جميع صفات النقص، فيشمل الإيمان بوجوده وربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته.

**ويتضمن:** الإيمان بالملائكة الذين نصّت عليهم الشرائع جملة وتفصيلاً.

**ويتضمن:** الإيمان بالكتب، وما فيها من الأخبار والأوامر والتواهي.

ونحن لا نعرف على التعين إلا عدداً قليلاً، منها: القرآن، والتوراة، والإنجيل، والزبور، وصحف إبراهيم وموسى.

**ويتضمن:** الإيمان بالرسل، لا نفرق بين أحد منهم، بل نؤمن بجميعهم؛ لأنهم وسائط بين الله وبين عباده، فالكفر ببعضهم كفر بجميعهم، بل كفر بالله.

وهذا من أصول دين الإسلام، أن تؤمن بكل الأنبياء، وأن من آمن بمحمد ﷺ واتبعه، وأتى بكل الشريعة، ثم كفر بموسى أو عيسى أو غيرهما من أنبياء الله عليهم السلام كان كافراً بمحمد ﷺ، فالكفر بنبي واحد كفر بجنس الرسالة.

فائدة  
إثرائية



﴿لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْ رُّسُلِهِ﴾ فلا نفعل كما فعل أهل الكتاب، آمنوا ببعض، وكفروا ببعض.

﴿وَكَالُوا سَمِعَنَا وَأَطَعَنَا﴾ أي: (سمِعَنَا) قولك وما أمرتنا به ونهيَّنا عنه (وَأَطَعَنَا) لك في ذلك، ولم يكونوا ممن قالوا: سمعنا وعصينا.

وهذا ما يجب أن يكون عليه المسلم في أمر الله تعالى ونهيه: السمع والطاعة.



ولما كان العبد لا بد أن يحصل منه تقصير في حقوق الله تعالى وهو محتاج إلى مغفرته على الدوام، قالوا:

﴿عَفِرَاكَ رَبَّنَا﴾ أي: نسألك المغفرة مما حصل منا من تقصير في حقوق الله تعالى.

أما حقوق العباد فلا بد من ردّها في الدنيا قبل الآخرة.

﴿وَإِنَّكَ الْمَعْصِيْرُ﴾ أي: وإليك المرجع فتحاسب جميع الخلائق وتجازيهم.

### فوائد الآية



عموم علم الله تعالى لكل شيء: ﴿وَإِنْ تُبَدِّلُوا مَا فِي آنْسِيْكُمْ أَوْ تُخْفِيْهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ﴾ وهذا كما قال: ﴿فَلْ إِنْ تُخْفِيْهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ بَثَدُوهُ يَعْلَمُهُ اللَّهُ﴾ [آل عمران: ٢٩]، وقوله: ﴿يَعْلَمُ أَسْرَرَ وَأَخْفَى﴾ [طه: ٧].

٢

إثبات محاسبة العبد؛ لقوله تعالى: ﴿يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ﴾ فينبغي للإنسان أن يكون فطناً، يحاسب نفسه قبل أن يحاسب.

٣

إثبات المشيئة لله عزّوجلّ؛ لقوله تعالى: ﴿فَيَعْفُرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَعْذِبُ مَنْ يَشَاءُ﴾ ومشيئته تعالى مقرونة بالحكمة؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا حَكِيمًا﴾ [الإنسان: ٣٠].

٤

أن من صفات المؤمنين السمع والطاعة؛ لقوله تعالى: ﴿وَكَالُوا سَمِعَنَا وَأَطَعْنَا﴾ وهذا كقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا كَانَ قَوْلُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [٥١] ومن يطاع الله ورسوله، ويختشى الله ويستقرئه فأولئك هم الفائزون [النور: ٥٢، ٥١]، وقوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

## نشاط

١ دللت الآية صراحةً على أربعة من أركان الإيمان، استنبط من الآية ركناً خامساً.

٢ ضع أمام الآية المذكورة آيةً تدل على معناها من سورة أخرى:

| آية المقطع                                                                             | الآية التي تدل على معناها |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| ﴿وَإِنْ تُبَدِّلُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ<br>تُخْفُوهُ يُحَاسِّبُكُمْ بِهِ اللَّهُ﴾ |                           |
| ﴿وَكَلُّ الْأُوْسَعَتَا وَلَطَعْنَا﴾                                                   |                           |



﴿لَا يَكْلِفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مُوْسَعَهَا﴾ تقدم أنه لما شئَ على المسلمين أن الله تعالى يحاسبهم

على ما في أنفسهم، وأنهم يؤخذون به، أعقبها بتلك الآية .

**والوُسْعُ**: أي الطاقة، أي: لا يكلف الله النفس ما لا قدرة لها عليه لكونه مستحيلاً عليها، كأن

يكلف المخلوق بالمشي، أو الأعمى بالنظر، أو يكلف بعبادات لا يقوى عليها العبد، أو

مصالح لا يقدر على تحملها.

﴿لَهَا مَا كَسَبَتْ﴾ أي: لكل نفس ما كسبت من الخير.

﴿وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ﴾ أي: من الشر.



وفي الإيتان بـ «كَسَبَ» في الخير: دليل على أن عمل الخير يحصل للإنسان بأدني سعي منه، بل يحصل بمجرد نية القلب.

وأتى بـ «اكتسب» في عمل الشر للدلالة على أن عمل الشر لا يكتب على الإنسان حتى يعمله.

﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِن نَّسِيْنَا أَوْ أَخْطَأْنَا﴾ أي: ربنا لا تعاذننا إن حصل مِنَّا نسيانٌ أو خطأً.

والفرق بين النسيان والخطأ:

أن **النسيان**: ذهول القلب عمّا أمر به، فيتركه نسياناً.

والخطأ: أن يقصد شيئاً مباحاً، ثم يقع على ما لا يباح له فعله.

وفي حديث ابن عباس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ «إِنَّ اللَّهَ وَضَعَ عَنْ أُمَّتِي الْخَطَا وَالنُّسِيَانَ وَمَا اسْتُكْرِهُو عَلَيْهِ». أخرجه ابن ماجه، وصححه الألباني.

﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْنَا إِنْصَارًا كَمَا حَمَلْنَاهُ، عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا﴾ الإصر: العباء الثقيل الذي يأصر صاحبه، أي: يحبسه مكانه لشقله.

والمراد به هنا: التكليف الشاق، والأمر العلطي الصعب.

وقيل: الإصر: شدة العمل.

أي: أنهم طلبوا من الله سبحانه أن لا يُحْمِلُهم من ثقل التكاليف ما حَمَلَ الأمم قبلهم.

وقد ثبت في صحيح مسلم عن أبي هريرة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «قَالَ اللَّهُ: نَعَمْ».

وفي صحيح مسلم عن ابن عباس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «قَالَ اللَّهُ: قَدْ فَعَلْتَ».

﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا يَهِ﴾ أي: لا تكلفنا من الأعمال ما لا نطيقه.

﴿وَأَعْفُ عَنَّا﴾ أي: فيما بيننا وبينك مما تعلمه من تقصيرنا وزللنا.

﴿وَأَغْفِرْ لَنَا﴾ أي: فيما بيننا وبين عبادك، فلا تُظْهِرْهُمْ على مساوئنا وأعمالنا القبيحة.

﴿وَأَرْحَمْنَا﴾ أي: فيما يُسْتَقبل، فلا توقعنا - بتوفيقك لنا - في ذنب آخر.



ولهذا قيل: إن المذنب يحتاج إلى ثلاثة أشياء:

- أن يغفو الله عنه فيما بينه وبينه.
- وأن يستره عن عباده فلا يفضحه به بينهم.
- وأن يعصمه فلا يوقعه في نظيره.

فهذا من توفيق الله لأمة محمد ﷺ أن ألهامهم هذا الدعاء العظيم: طلب العفو والمغفرة والرحمة.

﴿أَنْتَ مَوْلَانَا﴾ أي: أنت ولينا وناصرنا، وعليك نتوكل، وبك نستعين.

### ولاية الله نوعان: خاصة، وعامة.

**فالولاية الخاصة:** ولاية الله للمؤمنين، قوله تعالى: ﴿اللَّهُ وَلِيُ الَّذِينَ إِمَّا مُؤْمِنُوا يُخْرِجُهُمْ مِّنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ﴾ [البقرة: ٢٥٧]، وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ وَلِيُ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ٦٨].

**والعامة:** ولايته لكل أحد؛ قوله تعالى: ﴿وَرَدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَانَهُمُ الْحَقُّ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ﴾ [يوسف: ٣٠].

﴿فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ﴾ أي: الذين جحدوا دينك، وأنكروا وحدانيتك، ورسالة نبيك، وعبدوا غيرك.



١

إثبات القاعدة المشهورة عند أهل العلم؛ وهي: لا واجب مع العجز؛ ولا محرم مع الضرورة، لقوله: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا﴾.



لكن إن كان الواجب المعجوز عنه له بدلٌ وجب الانتقال إلى بدلٍ؛ فإن عجز عنه سقط وإن لم يكن له بدلٌ سقط.

**مثال ذلك:** إذا عجز عن الطهارة بالماء سقط عنه وجوب التطهير بالماء؛ لكن يتقلل إلى التيمم؛ فإن عجز سقط التيمم أيضاً.

**مثال ذلك:** شخص محبوس مقيد لا يستطيع أن يتوضأ، ولا أن يتيمم، فإنه يصل إلى بلا وضوء، ولا تيمم.

**ومثال سقوط التحرير عند الضرورة:** رجل اضطر إلى أكل الميتة بحيث لا يجد سواها، فإنه يحل له أكلها؛ فإن كان يرجو أن يجد حلالاً عن قرب فيجب أن يقتصر على ما يسد رمقه؛ وإن كان لا يرجو ذلك فله أن يشبع، وله أن يحمل معه منها.

٢

أن فعل الإنسان واقع باختياره؛ لقوله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا﴾

فيكون فيها ردٌ على الجبرية الذين يقولون: «إنه لا اختيار للعبد فيما فعل».

٣

أنه ينبغي للإنسان أن يسأل الله شَفَاعَةَ وَعَلَى العافية، فلا يُحَمِّلُهُ ما لا طاقة له به؛ ففيه ردٌ على الصوفية الذين قالوا: نحن لا نسأل الله تعالى أن يقينا ما يشق علينا؛ لأننا عباده؛ وإذا حصل لنا ما يشق فإننا نصبر عليه لنكسب أجراً.

٤

رفع المؤاخذة بالنسیان والجهل لقوله تعالى: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِن تَسْبِّنَا أَوْ أَخْطَأْنَا﴾ فقال الله تعالى: «قد فعلت». تقدم تخریجه.

٥





## وهنا مسائل:



## أولاً: في المأمورات:

من ترك الواجب نسياناً أو جهلاً، وجب عليه قضاوته، ولم تسقط المطالبة به.

- ولهذا قال النبي صلوات الله وسلامه عليه: «من نسي صلاة فليصلها إذا ذكرها» متفق عليه.
- ولما صلَّى الرَّجُلُ الَّذِي لَا يَطْمَئِنُ فِي صَلَاتِهِ قَالَ لَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اْرْجِعْ فَصْلَّى فَإِنَّكَ لَمْ تَصْلِّ» متفق عليه، ولم يعذره بالجهل، مع أنه لا يحسن غير هذا.

## ثانياً: أما المنهيَات:

فمن فعلها **جاهلاً أو ناسياً** فلا إثم عليه ولا كفارة.

- مثال ذلك: لو أكل وهو صائم ناسياً فلا إثم عليه؛ لقول النبي صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «من نسي وهو صائم فأكل، أو شرب، فليتم صومه» متفق عليه، فهذا فعل ممحظوراً في الصوم، وهو الأكل والشرب، جهلاً، ولم يؤمر بشيء.
- وكذلك لو أكل وهو صائم **جاهلاً بالوقت**؛ لأن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها قالت: «أفطرنا على عهد رسول الله صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يوم غيم، ثم طلعت الشمس» أخرج البخاري؛ ولم يؤمروا بالقضاء، مع أنهم فعلوا ممحظوراً جهلاً بالوقت.

## ثالثاً: لو فعل المحرم عالماً بتحريمِه جاهلاً بما يترتب عليه:

لم يسقط عنه الإثم، ولا ما يترتب على فعله.

- مثل أن يجامع الصائم في نهار رمضان وهو عالم بالتحريم، لكن لا يعلم أن عليه الكفارة، فإنه آثم، وتحجب عليه الكفارة. لما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه في الصحيحين أن رجلاً أتى النبي صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال: «يا رسول الله، هلكت». قال: ما أهلكك؟ قال: وقعت على امرأتي وأنا صائم»؛ فألزمَه النبي عليه السلام بالكفارة؛ لأنَّه كان عالماً بالحكم بدليل قوله: «هلكت».



## نشاط

نزلت: ﴿وَإِنْ تُبَدِّلُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوُهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ﴾ فأشفق منها الصحابة؛ فنزلت ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَسَاءً إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَنْكَسَتْ﴾ فهذا الصحابة بِهِمْ لِذلِكَ، كيف دلت الآية الثانية على رفع ما أشفق منه الصحابة في الآية الأولى؟

(ديننا يُسرُّ) اشرح العبارة من خلال ما درست.

ضع علامة (✓) أو (✗) أمام العبارات الآتية:

- أ. عدم المؤاخذة بالتسبيان والجهل يُسقط المطالبة بالفعل المنسي.
- ب. من فعل محرماً جاهلاً فهو آثم.

## المصادر

- جامع البيان في تأويل القرآن، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبرى.
- الجامع لأحكام القرآن، لمحمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرج القرطبي.
- تفسير القرآن العظيم، لعماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير.
- الدر المتنور في التفسير بالمأثور، لجلال الدين بن أبي بكر بن محمد السيوطي.
- تفسير معالم التنزيل، للحسين بن مسعود بن محمد البغوي المعروف بالفراء.
- تفسير البحر المحيط، لمحمد بن يوسف المعروف بأبي حيان.
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لأبي محمد عبد الحق بن عطية الأندلسي.
- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدرایة من علم التفسير، لمحمد بن علي الشوكاني.
- التحرير والتنوير لمحمد الطاهر بن عاشور.
- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، لمحمد الأمين بن محمد المختار الجكنى الشنقيطي.
- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، لعبدالرحمن بن ناصر بن عبدالله السعدي.
- تفسير الشيخ العثيمين، لمحمد بن صالح بن محمد العثيمين.
- تفسير الزهراوين، الشيخ محمد صالح المنجد.
- التفسير الميسر لعدد من أساتذة التفسير تحت إشراف الدكتور عبدالله بن عبدالمحسن التركي.

والله ولي التوفيق

# فهرس المحاضرات

## أسبوع إلقاء المحاضرة

## رقم الصفحة التي تبدأ منها المحاضرة

## رقم المحاضرة

|                |      |      |                                                           |
|----------------|------|------|-----------------------------------------------------------|
| الأسبوع الأول  | II   | I    | التعريف بعلم التفسير                                      |
| الأسبوع الأول  | III  | II   | نشأة علم التفسير                                          |
| الأسبوع الثاني | IV   | III  | ثالثاً: تفسير الصحابة <small>رضي الله عنهم</small>        |
| الأسبوع الثاني | V    | IV   | كتب التفسير                                               |
| الأسبوع الثالث | VI   | V    | معالم التنزيل                                             |
| الأسبوع الثالث | VII  | VI   | الدر المنتور في التفسير بالتأثر                           |
| الأسبوع الرابع | VIII | VII  | تفاصيل يجب التنبه لها                                     |
| الأسبوع الرابع | IX   | VIII | روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبعين الثاني        |
| الأسبوع الخامس | X    | IX   | مناهج التفسير                                             |
| الأسبوع الخامس | XI   | X    | الثاني: التفسير بالرأي (بالدرائية)                        |
| الأسبوع السادس | XII  | XI   | سورة الفاتحة                                              |
| الأسبوع السادس | XIII | XII  | قوله تعالى: ﴿رَبِّ الْكَلِمَاتِ﴾ (الربُّ) من اجتمع فيه... |

# فهرس المحاضرات

أسبوع إلقاء المحاضرة

رقم الصفحة التي تبدأ منها المحاضرة

رقم المحاضرة

الأسبوع السابع

٤٠

قوله تعالى:  
﴿مَنِّيلِكَ يَوْمَ الْيَقْيَنِ﴾

الأسبوع السابع

٤٢

قوله تعالى:  
﴿إِيَّاكَ نَفْعُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾

الأسبوع الثامن

٤٥

قوله تعالى:  
﴿أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾

الأسبوع الثامن

٤٧

فوائد الآيات

الأسبوع التاسع

٥١

آية الكرسي

٤

الأسبوع التاسع

٥٦

قوله تعالى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ﴾

٦

الأسبوع العاشر

٥٩

فوائد الآيات

١٩

الأسبوع العاشر

٦٣

خواتيم  
سورة البقرة

٢٠

الأسبوع الحادي عشر

٦٧

بداية تفسير خواتيم  
سورة البقرة

٢١

الأسبوع الحادي عشر

٧٠

قوله تعالى: ﴿إِمَّا مَنْ أَنْزَلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ﴾

٢٢

الأسبوع الثاني عشر

٧٣

قوله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا ...﴾

٢٣

الأسبوع الثاني عشر

٧٦

فوائد الآية

٢٤

# المحتويات

- ١١ ..... التعريف بعلم التفسير
- ١٢ ..... استمداد علم التفسير
- ١٣ ..... نشأة علم التفسير
- ١٩ ..... كتب التفسير
- ٢١ ..... تفاسير يحب التقبه لها
- ٢٨ ..... مناهج التفسير
- ٢٩ ..... التفسير بالتأثير

- ٣٠ ..... التفسير بالرأي
- ٣٤ ..... تفسير سورة الفاتحة
- ٣٦ ..... فضل سورة الفاتحة
- ٣٧ ..... تربية الله تعالى خلقه نوعان
- ٤٠ ..... إطلاقات لفظ «الدين»
- ٤٥ ..... تفسير قوله تعالى: **«أَهِدِنَا أَقِرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ»**
- ٤٨ ..... اشتغال سورة الفاتحة على أنواع التوحيد
- ٥٣ ..... تفسير آية الكرسي
- ٦٠ ..... أقسام علو الله تعالى
- ٦٦ ..... تفسير خواتيم سورة البقرة
- ٧١ ..... الإيمان بأنباء الله جميعهم من أصول الدين
- ٧٥ ..... أقسام ولایة الله تعالى
- ٧٧ ..... مسائل في المأمورات والمنهيات

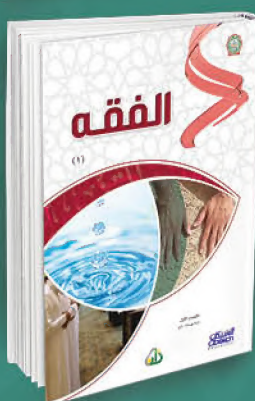
## سلسلة زاد العلمية :

سلسلة متكاملة تهدف إلى تقرير العلم الشرعي للراغبين فيه، وتوعية المسلم بما لا يسعه جهله من دينه، ونشر العلم الشرعي الرصين، القائم على كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، صافياً نقياً، وبطريح عصري مُيسّر، وبإخراج احترافي.

### كتاب التفسير:



يحتوي هذا الكتاب على مدخل لعلم تفسير القرآن الكريم، وتفسير سورة الفاتحة، وأية الكرسي، وخواتيم سورة البقرة، مع ذكر أهم فوائد الآيات، وقد اعتمد في إعداده وصياغته على أهم وأبرز كتب تفسير المقدمين والمعاصرين.



ISBN: 978-603-8234-23-5



9 78603 234235

توزيع العبيكان

المملكة العربية السعودية - الرياض  
طريق الملك فهد - مقابل برج المملكة  
هاتف: +966 11 4808095, +966 11 4808654  
ص.ب: 11517 الرياض  
[www.obeikanretail.com](http://www.obeikanretail.com)

نشر زاد

المملكة العربية السعودية - جدة  
حي الشاطئ - بيوتات النعمان - مكتب 16  
موبييل: +966 12 6929242, +966 50 444 6432  
ص.ب: 21352 جدة 126371  
[www.zadgroup.net](http://www.zadgroup.net)

